# السنابل الهضيئة

إطلالة نقدية علي سبعة من رموز الحركة التشكيلية

محمد کمال

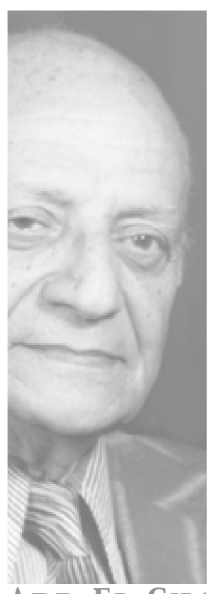
## السنابل المضيئة

إطلالة نقدية علي سبعة من رموز الحركة التشكيلية

محمد کمال

### تمهيد

تظل الحركات الثقافية دائماً متمايزة الطاقات والمواهب والإنجازات تبعاً للناموس الكوني القائم على التنوع المعرفي ، وفي هذا الإطار نستطيع أن نراها على المستوى الكلي وليس الجزئي المحدود، بيد أن هذا لايمنعنا من الإعتراف أن هناك قيماً ثقافية وإبداعية رفيعة القدر يشيد على أكتافها معمار الحركات التي تحتويها، عبر مساحة زمنية ممتدة تفرز معابيرها بين الفينة والأخرى، بما يجعل المزيفين يسقطون من ثقوب غربال المشهد، بينما يظل أصحاب المشاريع الإبداعية الحقيقية كمثل سنابل مضيئة نابتة في أرض خصبة، حيث تحصل على غذائها عبر جذورها العفية الضاربة في تربة شديدة الخصوبة، فتطرح حباتها الناضجة لنفسها ولغيرها بتكاثر مضطرد يتناسب طردياً مع استمر ارها في التأثير داخل محيطها حتى بعد رحيلها عن الحياة ، لذا فإن القاء الضوء على هذه النماذج غالباً مايكون في صالح الأحيال التالية لها أكثر مما هو تتويج لمشوارها الطويل، الأمر الذي يحافظ على التتابع المعرفي المنطقي لحركة إبداعية مترامية الأطراف.. ومن هنا كان السعى لتكريم سبع سنابل من رموز الحركة التشكيلية المصرية على مر تاريخها الذي تجاوز المئة عام، تقديرا لدورهم الريادي البارز في إحداث ثورة جمالية وإبداعية وفكرية وتقنية، بما ساعد على دفع حركة الفن للأمام عند منعطفات شديدة الحساسية في تاريخ مصر الحديث، وهم حسب الترتيب العمري الفنان الراحل د . عبد الغني الشال، الفنان د . محمد صبري، الفنان والناقد كمال الجويلي، الفنان د . ممدوح عمار، الفنان د . محمد طه حسين، الفنان د. عبد الهادي الوشاحي، الفنان الراحل د . محمد رياض سعيد، وذلك من خلال المعرض العام الرابع والثلاثين الذي ينظمه قطاع الفنون التشكيلية برئاسة الفنان أ . د . صلاح المليجي، ويقوده الفنان طارق الكومي كقوميسير عام لأول دورة بعد قيام ثورة ٢٥ يناير ٢٠١١م، وهو مايمنح التكريم رونقاً إضافياً يأتي من تأطير مقامات الكبار بيد ثورة أشعلها الشباب ويكملها معهم الكبار، خاصة أننا عندما نتأمل السيرة الذاتية لهؤلاء العلامات، سنجدهم مجتمعين يعبرون بشكل كبير عن الجذور العتيدة للثقافة المصرية، رغم أنهم خاضوا غمار تجرية الإغتراب عن حضن مصر، لكنهم ظلوا مرتبطين بالحبل المعرفي السرى الذي اقتاتوا عبره من رحم الوطن.. وهنا يبرز الترسيخ القيمي في الإنحناء وبسط الأذرع لهذه الرموز التي لم تأل جهداً في إنارة الطريق للأجيال التالية لها كمثل السنايل المضيئة التي تنثر غلة ونوراً على رؤوس المريدين.



عبد الفني الشال

ABD EL GHANY ELSHAL

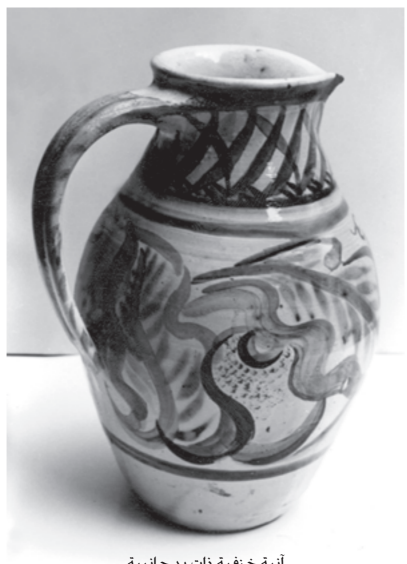
## عبد الغنى الشال ( ١٩١٦م - ٢٠١١م ) .. فيلسوف الطين والنار

يأتي في المقدمة الفنان الكبير د . عبد الغني الشال ( ١٩١٦م - ٢٠١١م ) الذي جمع في شخصيته بين الأبعاد الثلاثة الفكرية والتربوية والإبداعية ، حيث يزخر مشواره بمايقرب من الأربعين منجزا كتابيا بين البحث والترجمة والتأليف ، والتي تنوعت بين فلسفة الفن وجانبه التربوي والإصطلاحي والتراثي ، مؤصلاً لرحلته الطويلة مع فن الخزف ، حيث كرس له جهده عبر إعداده لمعلمي التربية الفنية ، وفي هذا الإطار كان له فضل في إدخال مادة الخزف إلى مناهج التربية والتعليم ، علاوة على أن أول رسالة دكتوراه منحت على يديه في فن الخزف .. ولم تكن هذه الإنجازات لتظهر إلا بالعشق للعلم والولع بالإبداع ، إذ حصل على دبلوم الفنون التطبيقية بالنظام الحديث عام ١٩٣٦م ، ثم دبلوم معهد التربية العالى للمعلمين (قسم الرسم) عام ١٩٣٩م، ثم دبلوم كلية الفنون بلندن عام ١٩٤٩م، حتى حصل على دبلوم كلية « سنترال « للفنون بلندن أيضا ، وهي المعادلة لدرجة الدكتوراه المصرية .. ورغم إقامته بإنجلترا لفترة دراسية طويلة كما أشرنا ، إلا أنه عاد من بعثته أكثر تمسكاً بتراثه الخزفي المصرى العريق ، حتى أنه كان يعتبر الطينة الخام المؤدية إلى الكيانين الفخاري والخزفي هي أقرب المواد للإنسان لأنه صنع منها ويعود إليها مرة أخرى ، لذا فقد كان هذا المفهوم مؤثراً في أفكاره التقنية والإبداعية معاً ، حيث كان ميالاً للنتائج العفوية الناجمة عن تعاشق الطينة والنار، إيماناً أن الإثنتين من عناصر الطبيعة الأساسية في الحياة الإنسانية بشكل عام .. وربما أدى هذا الفهم الفطري للإبداع الخزفي عند االشال إلى زهد أعماله في الزخرفة الزائدة ، وجنوحه نحو الآداء المغرق في البساطة على جسم تكويناته التي تنقسم إلى حرق مباشر للتراكوتا الفخارية ، وإنضاج خزفي في الفرن بعد التجليز ، وهو مايبدو في أطباقه وأوانيه وتماثيله التي تتحور أحيانا إلى شكل الأواني والعكس .. فإذا تأملنا أطباق الشال سنجد أن الرسومات التي توشحها تتميز بالسمت الشعبي على صعيدي المفردات والأداء ، إذ تلمح فيها الأسماك والثعابين والنخيل والكفوف والطيور وأوراق الشجر ، علاوة على الحروف الأبجدية العربية التي تمد القطعة الخزفية بموسيقي بصرية وروحية ووجدانية في آن .. والعناصر الفائتة مجتمعة هي من صلب تراثنا الشعبي على الصعيدين البصري والدلالي ، لنجد عبد الغني الشال حريصاً على خلط هذا المزيج العضوى الحروفي داخل منظومة أدائية تعتمد على تلقائية التعبير وعفوية اللمسات بالأكاسيد على الجسد الفخاري قبل الحرق ، حتى أن أطباقه أحياناً نراها بين السمت الطفولي والبدائي والأكاديمي في آن ، داخل دائرة من مسحات الريشة ودقات الفرشاه

ودلقات اللون ، من خلال آليات زخرفية وتعبيرية بعيدة عن التعقيد الشكلى والإبهار اللونى . أما أواني الشال فتتسم ببساطتها البنائية وانسيابيتها الجسدية وفوهاتها الواسعة نسبيا ، مقترباً بنّه من الفنان الشعبى ، مع الحفاظ على الملمح الجمالى النخبوى فى آن واحد . . وقد امتد سمت رسومات أطباقه إلى أوانيه على نفس جسر التلقائية الطفولية والرصانة الأكاديمية معاً . . وربما من منطلق مفهومه الشعبى السالف كان ينحو بأوانيه صوب الرؤية المزدوجة التى تجمع بين التقليدى والتعبيرى ، حيث كان يحول بعضها إلى أجسام أو وجوه بشرية أو كائنات أخرى بين حيوانات وطيور وأسماك ، فى مزج بسيط وسهل بين الجمالى والتطبيقى . . بين الإصطفائي والشعبى ، لذا لم يكن مدهشاً أن يكون عبد الغنى الشال عضوا بلجنة الفنون الشعبية بالمجلس الأعلى للثقافة ، وهى نفسها اللجنة التى كرمته عام ٢٠٠٠م ، ليظل هذا المبدع الكبير على العهد مع ثقافته المصرية العريقة ، ومع تلاميذه ومريديه ، حتى رحل عن دنيانا فى عام ٢٠٠١م ، وكأنه اطمأن على مصر الثائرة والسائرة نحو النور متاركاً تراثاً علمياً وإبداعياً للحركة التشكيلية المصرية كهدية من إحدى السنابل المضبئة . ، الركا تراثاً علمياً وإبداعياً للحركة التشكيلية المصرية كهدية من إحدى السنابل المضبئة .



آنية خزفية



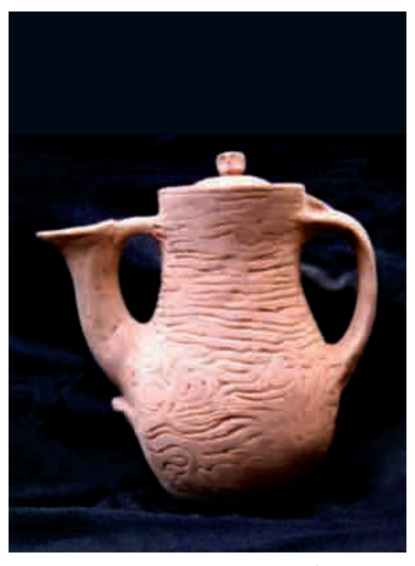
آنية خزفية ذات يد جانبية



تمثال من التراكوتا الحروقة ٣٠ سم ٣٠ سم ٣٨ سم



آنية من الخزف الزلطى ٢٥ سم ٣٨ X سم



آنية فخارية ذات يدين وغطاء للفوهة



جلیز ماجولیکا علی أطباق خزفیة ۲۰ سم ۲۰ X سم



شكل جمالي خزفي



طبق خزفى



عجائن طينية ملونة ومجلزة ٣٨ سم



عجائن طينية ملونة ومجلزة ٣٨ سم



محات المات المات

MOHAMED SABRY

#### محمد صدري

### ( ١٩١٧ م ) .. بين ضوء الشمس وضياء النفس

ثم يأتي الفنان الكبير د . محمد صبري ( ١٩١٧م ) كقيمة إبداعية ألقت بظلالها على كثير ممن جاءوا بعده في هذا المضمار الذي يقف في بدايته كرائد لفن التصوير بخامة الباستيل في مصر والعالم العربي .. وقد ولد صبري في حي بولاق أبو العلا القاهري الشعبى ، قبل أن تتفتق موهبته في مدرسة السبتية الإبتدائية عند منتصف العشرينيات على يد مدرس الرسم فيها .. وبقى صبرى وفيا لموهبته حتى التحق بمدرسة الفنون التطبيقية قسم الزخرفة مع مطالع الثلاثينيات ، ثم حصل على دبلومها عام ١٩٣٧م ، حتى أقام أول معارضه عام ١٩٤٣م بجولدنبرج بقصر النيل ، والذي زاره فيه الفنانان أحمد صبرى وحسين بيكار ، حيث نصحاه بالالتحاق بالقسم الحر بكلية الفنون الجميلة في نفس العام .. وربما يكون هذا من وجهة نظري هو المنعطف الأهم في حياة محمد صبري ، إذ بدأت علاقته الحقيقية بفن التصوير من خلال مشروعه عن النحاسين الذي نفذه عام ١٩٤٨م وحصل به على المركز الأول الذي أهله لبعثة مرسم الأقصر عامي ١٩٤٨م و١٩٤٩م، حيث درس المقابر والمعابد المصرية القديمة، علاوة على عشقه لمصر الفاطمية بأهلها وناسها البسطاء الطيبين .. وأعتقد أن هذا المنعطف الزمني الأول هو الذي أكسب صبري فهما ناضجاً للطبيعة والحضارة والشعب معاً ، فبدأت أعماله تتشرب بدفء أنفاس البشر ولفحات ضوء الشمس ووهج ضياء النفس ، كمزيج ساحر أفرزه الإبداع المصرى عبر العصور .. أما المنعطف الثاني في مشوار صبري فكان معرضه الشخصي الذي أقامه في القاهرة عام ١٩٥٠م، والذي رشح من خلاله عضوا بالمعهد المصرى بمدريد بإسبانيا ، حيث افتتحه الأديب الكبير د . طه حسين وزير المعارف آنذاك .. وفي هذه الفترة كان صبري قد التحق بأكاديمية سان فرناندو كدارس للتصوير والترميم معا ، ليتخرج منها قبل أن يصبح عضواً بمعهد الدراسات الإسلامية بمدريد عام ١٩٥٩م ، وبين الفترتين كان قد أصبح مدرسا بكلية الفنون التطبيقية بالقاهرة لمدة ست سنوات ، علاوة على زيارته للأندلس من خلال عضويته بالمعهد ، حيث زار أشبيلية وغرناطة وقرطبة وملقة ، وهو ماأتاح له التشبع بأريج التراث العربي العربق .. وأعتقد هنا أن ذلك الخليط الثقافي البصري الروحي هو الذي شكل شخصية محمد صبري الفنية وقتذاك بين نورانية الشرق

وعقلانية الغرب، ومابينهما من قواسم مشتركة، وهو ماأدى إلى صياغته فنيا بشكل متفرد ومتماسك البنية الثقافية رغم تعددية روافد تكوينها ، وربما يكون هذا ماجعله أيضاً ينتقل بين خامة وأخرى ، مثل الألوان الزيتية والمائية والباستيلية ، دون أن نشعر معه بفارق كبير في البناء التصويري ، ولم يكن يعطينا تمييزاً إلا في الملمس فقط ، علاوة على أنه ينتمى إلى مدرسة « الواقعية التأثيرية « ذات المنهج الثابت . . فإذا تأملنا أعماله الباستيلية على الورق في تلك المرحلة ، وهي الأكثر حضوراً في مشواره الفني ، سنجد أنها تشمل فن المنظر بتنوع مكاني بين القاهرة القديمة ومدريد .. والمدهش أنه كان ينصهر مع معطيات المكان المعمارية والحيولوحية والمناخية ، حتى أننا نلاحظ الفارق بين عنصر الضوء في لوحات القاهرة وريف مصر والأقصر ، ومثيله في لوحات مدريد ، حيث يبدو في الأولى نتاجا لحدة لفحة الشمس وارتمائها على العمارة الإسلامية القديمة ، بينما يظهر في الثانية ممتزجا بقطرات الندى في الجو المشبع بالبرودة ، وهو مايصيبه بالفتور البصري نسبياً.. ويمكن لنا أيضاً أن نكتشف ذلك عبر الفوارق بين العمارة في الحالتين كمساقط للضوء ، حيث الوهج يلقى بعبائته على الأولى ، بينما الخفوت النسبى يسيطر على الثانية .. يضاف إلى هذا التباين في الطرز المعمارية نفسها وسياقاتها ، حيث الأنماط الفاطمية والمملوكية والعثمانية والمصرية القديمة في الأولى ، مطرزة بالمشربيات والقباب والمآذن والحوانيت الخشبية وبوابات القاهرة القديمة والقناديل وأعمدة الإنارة ، بينما يتسيد المشهد في الثانية الجبال المكسوة بالخضرة أحياناً وببعض الجليد أحياناً أخرى ، علاوة على البيوت ذات الأسقف المائلة ، والناعسة في حضن الأشجار العتيقة ، إضافة إلى القلاع والكنائس والجداول .. وهنا يبدو بديهياً تمايز العنصر البشري ، حيث تكثر الشخوص في تصاوير القاهرة القديمة ، وتجمعهم الحميمية والتجاور الجسدي والروحي ، حتى أنهم أحيانا يبدون منصهرين مع العمارة المحيطة بهم تبعا للثقافة المصرية الجمعية ، في حين يقل نفس العنصر في لوحات مدريد ، حتى أنهم يظهرون كبقاع متناثرة في سياج الطبيعة المحيطة بهم .. ومايؤكد ذلك الإختلاف هو تصميمات الأزياء نفسها التي تبدو مصرية وعربية السمت في تصاوير مصر ، بينما تتجلى أوروبية الطابع في حالة مدريد .. ورغم كل هذه الفروق ، فقد ظل محمد صبري يتمتع بقدرة هائلة على التوحد مع معطيات المكان دون الإنسحاق الوجداني تحت عتباته ، وهو ماجعل بعض النقاد الأسبان يقولون « ان محمد صيري يصور استانيا وكأنه من أهلها « ، الأمر الذي أهله للحصول على وسام

الإستحقاق بدرجة فارس من الحكومة الإسبانية عام ١٩٦١م ، إضافة إلى وسام الملكة إيزابيل « عام ١٩٨٨م .. ورغم التقدير الكبير الذي ناله صبري من إسبانيا ، إلا أن تقدير مصر له وارتباطه بها وجدانياً وروحياً كان أكبر ، حيث كان ملبياً للنداء في كل انتصارات وانكسارات الوطن ، بما يمثل المنعطف الثالث في حياته الفنية الممتدة .. وقد نتأكد من ذلك في أعماله التي تترجم هذا الرباط ، مثل لوحته بالألوان الزيتية على التوال عن معركة بورسعيد إبان العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦م، ولوحته التي أنجزها عام ١٩٦١م عن خطاب السلام في الأمم المتحدة الذي ألقاه الرئيس جمال عبد الناصر، ولوحته عن السد العالى في مرحلته الثانية ، والتي اختارها د . ثروت عكاشة وزير الثقافة آنذاك لإهدائها لمجلس السوفييت الأعلى أثناء زيارته لمصر عام ١٩٦٦م وحصل الفنان من خلالها على شهادة تقدير من مجلس الأمة ، علاوة على عمله الباستيلي على ورق في نفس العام عن محطة كهرباء السد العالى ، وعمله عام ١٩٧١م عن اتفاقية القاهرة بين الأردن والمقاومة الفلسطينية ، ولوحته عن العبور العظيم في حرب أكتوبر ١٩٧٣م التي أهداها للرئيس السادات ونال عنها تقديراً خاصاً منه عام ١٩٧٤م ، وأعتقد أن تلك الأعمال تمثل إشارة حقيقية لفنان لم تبارح مصر جسده أو روحه ، بما هيأه لاستحقاق التكريم اللائق من الدولة في كثير من المناسبات التي كان أهمها حصوله على جائزة الدولة التقديرية في الفنون عام ١٩٧٧م ، الأمر الذي لم يوقفه عن العطاء حتى الآن ، حيث ظل يبدع على أرض مصر حتى التوحد مع تاريخها وحاضرها ومستقبلها ، منيرا الطريق للأجيال المتتابعة كاحدى السنايل المضيئة.



من مشروع النحاسين -تصوير- ألوان زيتية على توال ١٩٤٨م



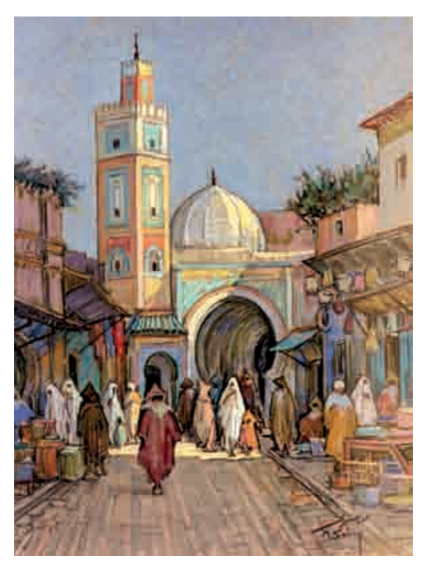
مشهد من صعید مصر -تصویر- باستیل علی ورق



مشهد من إسبانيا -تصوير- باستيل على ورق



مشهد من ریف مصر -تصویر- باستیل علی ورق



مشهد من المغرب -تصوير- باستيل على ورق



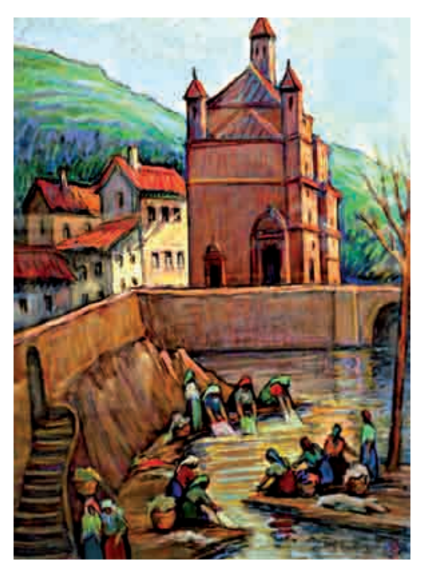
مشهد من القاهرة القديمة -تصوير- باستيل على ورق



على المقهى -تصوير- ألوان مائية على ورق



مشهد من القاهرة القديمة -تصوير- باستيل على ورق



مشهد خارج مصر -تصویر- باستیل علی ورق



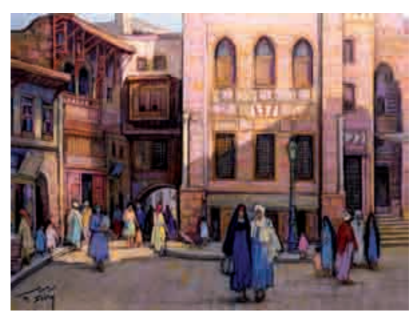
خطاب السلام في الأم المتحدة -ألوان زيتية على توال- ١٩٦١م



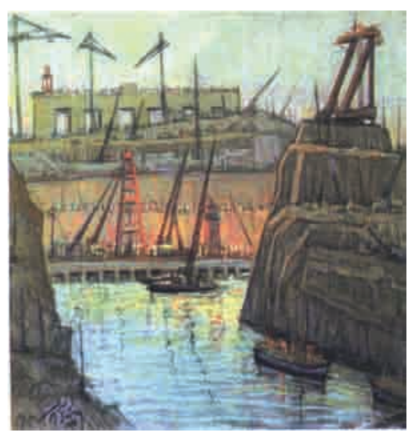
معركة بورسعيد -ألوان زيتية على توال- ١٩٥٧م



مشهد من الأقصر -تصوير- باستيل على ورق



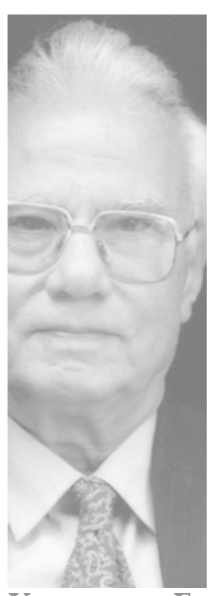
مشهد من القاهرة القديمة -تصوير- باستيل على ورق



محطة كهرباء السد العالى -باستيل على ورق- ١٩٦٦م



إتفاقية القاهرة -ألوان زيتية على توال- ١٩٧١م



كمال المويلي

KAMAL EL GOWELY

## كمال الجويلى ( ١٩٢١م ) . . عاشق الكلمة والصورة

أما الناقد الكبير كمال الجويلي ( ١٩٢١م ) فهو أحد من تذوقوا حلاوة بناء الصورة ، واستعذبوا بهاء الكلمة ، حيث بدأ حياته دارساً لفنون الزخرفة ، ثم التحق بالقسم الحر بكلية الفنون الجميلة بالقاهرة عام ١٩٤٢م إبان رئاسة الفنان الكبير أحمد صبرى له ، ومعه نائبه الفنان الكبير حسين بيكار ، حتى تخرج من القسم عام ١٩٤٩م .. والمدهش أنه خلال تلك الفترة كان يعمل مرمماً بقصري الجوهرة والمانسترلي بين عامي ١٩٤٤م و ١٩٥٢م ، وربما تكون تلك الفترة هي ماأكسبت الجويلي مزيدا من الصبر على المشقة والدقة في الإنجاز والإحكام في البناء والبساطة في التناول كما سنرى في منجزه النقدي لاحقا .. فإذا دققنا في منتجه التصويري داخل هذا الحيز الزمني المحدود ، سنجد أنه يميل أكثر إلى فن الصورة الشخصية ( portrait ) بتركيز على منطقة الوجه ذات التضاريس الغنية ، ومع ذلك نراه يجنح إلى الفرار من فخ دقة التفاصيل التي ربما تسقط بالصورة إلى بئر التزيين والزخرفة عبر المغالاة في تطابق المحاكاه .. واللافت هنا أن أستاذه في القسم الحر أحمد صبري كان من رواد الواقعية المثالية في فن البورتريه ، والتي تقترب أحيانا من الآلية الفوتوغرافية ، لكن الجويلي كان يستحضر طزاجة البساطة المتجذرة في شخصيته ، ليوظفها في تصاويره القائمة على محاكاة الوجوه دون الوقوع في أسرها .. فنراه في إحداها يحاكي وجها رجولياً عام ١٩٤٤م بألوانه الزيتية على التوال قبل الحد الأقصى من دقة التفاصيل ، عبر تركيبة لونية ترابية تميل إلى الصفرة ، ثم نجده يتجه صوب الإختزال بداية من ياقة القميص الأبيض ورباط العنق الأسود الذين ظهرا على استحياء عند مشارف غزل خلفية الصورة التي دخل منها إلى واحة التصوف اللوني، عبر ذلك الفضاء الترابى المخضر المسوح بفرشاة تقتنص مساحتها بأقل ضربات ممكنة .. وهنا نشاهد الوجه وقد أصبح في حركة بندولية بين الرسوخ والطيران .. بين المثول والتحليق، بما يجتذب عين وروح المتلقى للمشاركة في نسج أجزاء مختلفة من أركان العمل. وقد يكون هذا الوجه هو إرهاص للتوحد مع بلاغة البساطة كمنهج في حياة كمال الجويلي ، وهو ماظهر في ذلك العمل المنفذ بالألوان الزيتية على التوال أيضاً لوجه أنثوى أنجزه

في نفس الفترة تقريباً ، إذ نأى بنفسه هنا أكثر من ذي قبل عن حقل التفاصيل ، ودمج الخلفية مع الوجه عند مستوى أدائي واحد ، حيث رأينا اللون الأبيض الشفاف مهرولاً من أحد ينابيع عمق الصورة ، ليصب جزءا من وهجه على سطح الوجه الترابي والشعر المحمر ، والمشبعان بالصفرة التي عادت في مسار عكسى إلى الخلفية ، ليتبادلا قدراً من التشرب اللوني المؤثر في إنسجام النسيج الكلي للعمل الذي بدا في تماسك عضوي وطزاجة آدائية في آن . . وأعتقد أن هذا المفهوم التصويري هو ماأهله للسير نحو قمة الإختزال عبر رسمه لذلك الوجه الأنثوى الناعس بألوانه الباستيلية الطباشيرية على مسطح ورقى استغل لونه الأوكر الطبيعي في منحه السيادة اللونية والتكوينية للعمل ، حيث لخص من خلاله الفنان وجه الفتاه في خطوط لم تبرز إلا جزءاً من الشعر وبعض ملامح الوجه الذي ظهر بفعل هذا الآداء المغرق في الزهد كماسة نائمة في بحر من الرمال ، وهو مقصد الجويلي التعبيري الذي أراد إدراكه من أقصر طريق إبداعي . . وقد تكرر هذا المنهج الأدائي في أعمال أخرى تالية سارت على نفس الدرب التصويري الذي يعتمد فيه الفنان على أقل عدد من ضربات الفرشاه أو أصابع الباستيل ، بما أهله للمشاركة في عدة معارض عامة آنذاك . وأظن هنا أن المنعطف الأهم في حياة كمال الجويلي يبدأ من عام ١٩٥٢م ، عندما التحق بجريدة الأهرام حتى عام ١٩٥٨م كرسام وناقد فني ، وهو ماجعله يميل صوب مشروعه النقدى منذ ذلك الحين ، حتى التحق بجريدة المساء على نفس الدرب من عام ١٩٥٩م حتى عام ١٩٨٣م ، علاوة على نشر نصوصه النقدية في أكثر من مطبوعة مصرية وعربية ، فيما شكل مشواره النقدى الطويل المحتشد بالمؤتمرات والندوات والأمسيات التي شارك فيها بمنهجه الذي يعتمد على سلاف من المدارس المختلفة ، بين السياقية والإنطباعية والشكلانية والقصدية ، وذلك داخل قالب لغوى رصين وخفيف في آن .. وربما يدفعنا هذا إلى تحليل لغوى وبنائي وتعبيري لعينة تطبيقية من نصوص الجويلي التي أعتقد أنها امتداد لمنهجه التصويري المرتكن إلى بساطة الآداء وعمقه كما أومأنا سلفا.

يقول الناقد كمال الجويلى عن الفنان الكبير حامد ندا ( ١٩٢٤م - ١٩٩٠م) بجريدة المساء - يونيو ١٩٦٥م « المتابع للوحات الفنان حامد ندا يلمح لأول وهلة ثبات شخصيته ووضوح الرؤية الفنية أمام عينيه ويلمح الاستقرار الفلسفى النابع من إيمان صاحبه بالأرض التى نشأ فوقها والتاريخ الحضارى العميق الذى يشكله « .. وهنا نلاحظ فى هذا النص جنوح الجويلى نحو المدرسة السياقية فى تناول النص البصرى لندا ، على المستويين

الجغرافي بأبعاده الجيولوجية والمناخية ، وأيضا الحضاري بمحاوره التاريخية والإبداعية والسياسية والإجتماعية ، وهو مايبدو في عبارتي « إيمان صاحبه بالأرض التي نشأ فوقها « ، « التاريخ الحضاري العميق الذي يشكله « ، وهما العبارتان اللتان بلورهما في عبارة « الإستقرار الفلسفي « التي يعتقد من خلالها في خصوصية فلسفات الشعوب عبر تفرد ملامحها الجغرافية المتجسدة في تضاريسها بين أنهار وبحار وجبال ووديان ، ومناخها المتنوع بين حرارة ورطوبة وضوء ورياح ، فيما يشكل الموضع ، بينما يؤدى الموقع إلى تحديد سماتها التاريخية كما حدث في مصر عبر أزمنة متتابعة ، وكل هذه المؤثرات السيافية تصب بدورها في وعاء الخلق لدى الفنان والناقد معاً أثناء دوران رحى عملية الابداع. ثم بعد أربعة وثلاثين عاما يقول كمال الجويلي عن الفنان محمد حسن الشربيني في مجلة إبداع – عدد أبريل ١٩٩٩م « تقوم لوحات هذا الفنان على مبدأ التداعيات التي يستشعرها من خلال تأملاته للطبيعة والحياة والواقع من حوله ، بحس رومانسي يمتزج بالبراءة ، وأكاد أقول الطهارة النفسية .. ويتداخل كل هذا في جيشان وجداني وإيمان بروعة الوجود وجماليات الكون ، فيسقط هذه التركيبة على خطوطه ومساحاته ، فيما يشبه العفوية الغنائية التي تشبه بدورها « الدندنة « ، فهو قريب من الحس الموسيقي ، ويظهر هذا في هارمونية العلاقات الشكلية واللونية معا « .. فإذا دققنا في هذا النص سنجده مزيجا من الآليات النقدية السياقية والإنطباعية والشكلانية ، عبر معمار لغوى شديد البساطة ومتن البنية في آن ، حيث يشير الجويلي إلى السياق النفسى الذي يدثر الفنان عبر ماوصفه بالبراءة الناجمة عن تربيته ومنشأه كما ألم في مطالع النص الأصلي ، وهو مااختزله في عبارة « الطهارة النفسية « التي تمنح العمل شفافيته الإنسانية الخاصة ، حتى ينخرط الجويلي نفسه في حالة من التطهر داخل النصين البصري والنقدي معا ، فيما يتمثل في اتكائه على الآلية الإنطباعية المعتمدة على الإشتعال العاطفي عبر اللغة المجنحة المتجسدة في عبارات « جيشان وجداني « ، « روعة الوجود « ، « جماليات الكون « وهي التراكيب اللغوية المكثفة التي يطلق فيها العنان لمشاعره الخاصة كناقد ، حتى يربطها بمنجز الفنان عبر الآلية الشكلانية في الآداء النقدي ، والتي يصل من خلالها تصاوير الفنان بسياقه النفسي ، إلى أن يصل إلى أقصى درجات الحمأة الإنطباعية في كلمة « الدندنة « التي بتخذها حسراً لربط تصاوير الفنان بهارمونيتها الشكلية واللونية - على حد تعبيره - مع الإبداعات الموسيقية داخل دائرة فلسفية جمالية واحدة ، بما يمنح النص متانة وطراوة في

آن ، رغم تعدد مدارسه النقدية .

وعلى نفس النهج الفكرى تأتى معظم نصوص الناقد الكبير كمال الجويلى التى شكلت تاريخه النقدى ، مقترباً من الذائقة الجمالية الشعبية ، وهو مااكتسبه من عمله فى الصحافة السيارة على مر السنين ، ليصبح عاشقاً للكلمة والصورة فى بستان البساطة المصرية ، والذى تم تكريمه فيه غير مرة كواحد ممن يسقون السنابل المضيئة .



وجه رجولي -ألوان زيتية على توال- ١٩٤٤م



وجه أنثوى -تصوير- ألوان زيتية على توال



وجه أنثوى -تصوير- باستيل على ورق



وجه أنثوى -تصوير- ألوان زيتية على توال



مى دوج عى ار

MAMDOUH AMAAR

## ممدوح عمار ( ۱۹۲۸م ) .. ميدع في البلاط الشعبي

ثم يأتى الفنان الكبير د . ممدوح عمار الذي بدا خلال مشواره أكثر التصاقاً بموروثه الشعبي منذ تخرجه من قسم التصوير بكلية الفنون الجميلة بالقاهرة عام ١٩٥٢م ، رغم تنوع روافده الدراسية بين ثقافتي الشرق والغرب ، حيث حصل على منحة مرسم الأقصر من عام ١٩٥٤م حتى عام ١٩٥٦م ، ثم ابتعث عام ١٩٥٨م إلى الصين للحصول على دبلوم فن الحفر على الخشب من أكاديمية الفنون ببكين ، قبل أن يحصل على شهادته في فن التصوير الجداري من باريس عام ١٩٦٢م ، ثم دبلوم أكاديمية الفنون الجميلة بروما عام ١٩٦٦م .. وبنظرة تأملية دقيقة للأساس الفكري الذي صاغ شخصيته الفنية ، سنجد أن تخرجه من الكلية كان في نفس العام الذي قامت فيه ثورة يوليو ١٩٥٢م كشرارة لإشعال المد القومي المتصاعد في تلك الفترة ، والذي طفا بالتراث الشعبي من التربة الثقافية المصرية إلى سطح الحركة التشكيلية آنذاك ، ثم تزامن ذلك مع تجواله الخارجي بين صنوف متنوعة من المعرفة كما أشرنا ، وهو ماأكسب أعماله مذاقاً متوازن النكهة الإبداعية ، مع الأخذ في الإعتبار أن موروثه الشعبي المصرى كان ومازال هو سلطان أعماله التصويرية ، بما يعمق إيماننا أن بعض المعطيات التراثية تكون فطرية لافكاك منها .. فإذا دققنا في أعمال ممدوح عمار سنجدها تحمل في ثناياها خليطا من مفاهيم معرفية مختلفة داخل وعاء تصويري متماسك البنية .. منسجم النسيج ، وهو مايجسد ثقافة مصر نفسها عبر التاريخ ، حيث كانت ومازالت بمثابة معدة هاضمة لكل الثقافات الوافدة عليها عبر التمازج الإبداعي أو الحلول الإستعماري.

ففى عمله (عرائس الأرض) - تسمية الأعمال من وحى الكاتب - يوظف عمار العروسة الشعبية المألوفة لدى الوعى الجمعى داخل بناء تصويرى بالألوان المائية على ورق ، معتمداً على بساطة التكوين والتلوين فى آن ، حيث يصف عرائسه فى أوضاع إيقاعية متباينة فى حركة الرؤوس وثخانات الجذوع ، بينما ظلت الأذرع مستديرة من الأكتاف إلى الخصور ، فيما قارب بين العرائس والأوانى الفخارية والخزفية .. وربما كان الرمز هنا كامناً فى التكوين واللون ، حيث نجد الصورة مقسمة إلى أنهار رأسية ترابية اللون

كالأرض الزراعية ، وقد سكنت فيها العرائس بثيابها الزرقاء التى تقترب من لون مياه النهر بين قاعه وسطحه .. وهنا يصدر الفنان للمتلقى الإيحاء باختلاط الماء مع التراب لخلق الطينة الخصبة المنبتة ، خاصة أن ملمس الألوان المائية المغلف بالعفوية النسبية قد سرب الإحساس بالتشرب لدى المشاهد ، وربما جذر ممدوح الإحساس بهذا المزيج الفرضى من خلال المساحة السوداء في قاعدة العمل ، والتي تساعد مجازاً على امتصاص التركيبة اللونية للمشهد وإعادة إنتاجها حسياً وحدسياً مرة أخرى .. ثم يؤكد الفنان مقصده التعبيري عن ثراء الأرض وغلاوتها عبر المساحة الخضراء المستديرة التي بدت وراء ظهر العرائس كنتاج لولادة الأرض المقدسة ، بمادفعه لتأكيد هذه القداسة بالهالات البيضاء المنيرة في عمق العمل ، فيما جعل العرائس يبدون كعذاري داخل محراب الوطن الكبير ، وهو ماكان يتفق مع الشعور الجمعي في تلك الحقبة التي تميزت بالرباط المتين مع الجذور القومية . . وعلى نفس النسق الإبداعي والتقني جاء عملا « نور المركب « ، « موسيقي العروسة « ، حيث يرسخ فيهما للتأثير السياقي على المشهد عبر الرافد والناتج في موسيقي البلاط الشعبي .

وفى مجموعة أخرى أنجزها عمار عام ١٩٦٨م فى نفس الإطار الزمنى ، نجده يستخدم الجسد البشرى محوراً للتعبير ، عبر أداء يشكل امتداداً لمفهومه التراثى الشعبى للصورة .. ففى عمل « الشبكة المسحورة « الذى نفذه الفنان بالألوان المائية على ورق ، حيث نراه يدفع بجسدين بشريين محرفين تشريحياً ، فبدا الأول فى صورة آدمية بعين لوزية فى المواجهة ، وقد ظهر وهويتجاذب شبكة مليئة بالسمك ، وفيها الشخص الآخر الذى أوشك على التحول إلى هيئة حيوان يمشى على أربعة أقدام .. وقد دثر الفنان الشخصين بخلفية شطرنجية بالى هيئة حيوان يمشى على أربعة أودام .. وقد دثر الفنان الشخصين بخلفية شطرنجية على الصراط الفاصل بين الحقيقة والخيال ، إذ يبدو ذلك الجسد الآدمى الحيوانى فى مصيدة السلطة مع السمك الذى يمثل رمزاً مزدوجاً للخير والتفخيخ .. وربما أكمل الفنان منظومته التصويرية هنا بالخلفية الشطرنجية الموحية بالتسلط والقهر السياسى الذى يؤدى إلى الهزيمة الروحية والبدنية معاً ، ومايرجح هذا أن الفنان أنجز العمل بعد نكسة بالشعبى .. وقد سار الفنان على نفس المنوال فى عمل « إنسحاب « الذى نفذه بخليط من الألوان الزيتية والباستيلية على التوال لجسد آدمى جالس وذراعاه حول رأسه التى سقطت الألوان الزيتية والباستيلية على التوال لجسد آدمى جالس وذراعاه حول رأسه التى سقطت

بين ركبتيه ، وفي وسطها عين جانبية وأمامية في آن ، في حين ظهر وشم في هيئة سمكة على كف الذراع الأيمن .. والعمل هنا ربما يجسد حالة الهزيمة الجسدية والروحية السالفة ، ولكن الفنان هنا بدا متأثرا بالكتلة النحتية عند المصرى القديم ، وهو مايكشف عن تأثير بعثة الأقصر في حياة عمار بين عامي ١٩٥٤م ، ١٩٥٦م ، والتي أشرنا لها عند بدايات توحده مع حقبة المد القومي ، والتي شكلت في هذا العمل معادلاً روحياً ووجدانياً مع فترة الألم الوطني التي أعقبت هزيمة يونيو ١٩٦٧م ، فيما يجسد نموذجا مصغراً لما مرت به مصر على المستوى الشعبي ، لذا نجد الكتلة التصويرية مكسوة باللون الترابي ، بينما بدا على بعض أطرافها مسحات من اللون الأزرق الفاتح البهيج كأخدود أمل في حقل الظلام. لهذا ومن منطلق هذا المفهوم التراثي ، لايبدو غريباً أن يتجه ممدوح عمار إلى السيرك الشعبي كموطىء خصب للتعبير عن أفكاره التصويرية والسياسية ، فنراه في عمل « بعزق في السيرك « يلقى بشخصيته التي ابتكرها كمعبر يمرر عليه رسالته التعبيرية بألوانه الزيتية على التوال ، وسط حلبة السيرك التي يلتقطها من عل ، في حين بدت مدرجات المتفرجين خاوية من مرتاديها ، بما يشير لحالة من التيه وفقدان بوصلة الهداية للطريق .. وقد سيطر على التكوين من بطن الخيمة إلى مركز الحلبة اللونان الأخضر والأصفر ، ربما للإشارة إلى خضار الزرع الذي يعلوه الإصفرار داخل حلبة الوطن الذي كان قد بدأ يتحول آنذاك إلى سيرك كبير يصيغ فقراته مهرجو الملعب السياسي . . وأعتقد أن هذا العمل هو واحد من تجربة كاملة تمثل حصاداً لاهتمام الفنان بالإبداع الشعبي كالأراجوز والمهرج وعازفي آلات النفخ ، وغيرها من الأدوات الفكرية الرمزية التي تحقق له مبتغاه التعبيري عن ثقافة وطن تأرجح تاريخه بين البهجة والأنين .. بين الفرحة والوجع ، كما بدا في أعماله « أنوثة شعبية « ، « المهرج والطائر « ، « الأراجوز « ، « طائر فوق المدينة « ، علاوة على عمله التوثيقي « المناحة على الشهداء « ، حيث يتناول فيه مشانق دنشواي التي اغتال خلالها الإحتلال الإنجليزي حفنة من أبناء مصر ، بما جعل الفنان يركز على نواح الأمهات الثكالي في حمأة إنسانية ووطنية كبيرة .. ليظل ممدوح عمار يركض وراء مشروعه التصويري المرتبط بجذوره الثقافية العتيدة ، مازجا إياها بروافد مساعدة من وافد الآخر ، كمبدع في البلاط الشعبي للحركة التشكيلية المصرية ، حيث ظل يحمل في يديه صحبة من السنابل المضيئة.



عرائس الأرض -تصوير- ألوان مائية على ورق



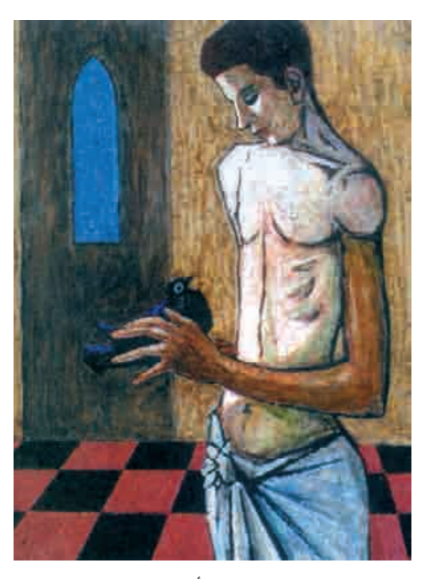
نور المركب -تصوير- ألوان مائية على ورق



إنسحاب -تصوير- ألوان زيتية وباستيلية على توال ١٩٦٨م



بعزق في السيرك -تصوير- ألوان زيتية على توال



المهرج والطائر -تصوير- ألوان زيتية على توال



الأراجوز -رسم- إكريلك على ورق



طائر فوق المدينة -تصوير- ألوان زيتية على توال



المناحة على الشهداء -ألوان زيتية على توال- ١٩٩٩م



<u> ÜL Ma a h a Dao</u>

MOHAMED TAHA HUSSEIN

## محمد طه حسين

## ( ١٩٢٩م ) .. صوفي يطوف حول كعبة الشرق

وفي قلب القاهرة القديمة يولد الطفل محمد طه حسين ( ١٩٢٩م ) بحي الجمالية الشعبي الذي يأوي مدرسته ، قبل أن يعيش فترة طفولته وصباه بين منزله في « قصر الشوق « بحى الحسين وجولاته الدائمة بحى الأزهر ، ثم معيشته مع أسرته فيما بعد بحى المنيل ، ليجد نفسه وسط مسبح بصرى وسمعي وروحي ووجداني يشمل المشكاوات والمشربيات والقناديل ونوافذ الزجاج المعشق والخيامية وطارقي النحاس في خان الخليلي وطعمجية العاج والصدف ، علاوة على جلجلة الأذان وترانيم المديح وموسيقي التواشيح ، ومواويل البائعين وبهجة الموالد وفرحة الأعياد .. ويظل طه يشرب من هذا المعين الثرى كصوفي يطوف حول جسد وروح مصر ككعبة للشرق ، حتى التحق بكلية الفنون التطبيقية (الكلية الملكية ) عام ١٩٤٦م ، ليدرس فيها الزخرفة والخزف ، ليتخرج منها عام ١٩٥١م .. ثم يلتحق بالمعهد العالى للتربية الفنية ، غائصاً في عالم رسوم الأطفال والفنون البدائية ومدارس الفلسفة التربوية ، قبل أن يحصل على الدبلوم عام ١٩٥٣م ، ليضيف إلى رصيده المعرفي زادا جديدا .. ورغم تخصصه الزخرفي الخزفي التربوي حتى ذلك التاريخ ، إلا أن ميوله النحتية ظهرت في تلك الفترة بتفوق على أقرانه المتخصصين في ذلك المجال ، وهو ماكان يدفعه للمشاركة في المسابقات النحتية المختلفة ، بما أسفر عن حصوله على جائزة « محمود مختار « في النحت عام ١٩٥٢م ، علاوة على شغفه التصويري الذي أهله لاقتناص الجائزة تلو الأخرى ، مثل جائزة وزارة التربية والتعليم عام ١٩٥٦م عبر طرح موضوع عن ثورة يوليو ١٩٥٢م ، إضافة إلى أعمال أخرى رسخت لموهبته التصويرية آنذاك .. وأعتقد أن عمل الفنان طه حسين كمعلم للفن بمدارس « ههيا « بالشرقية ، ثم مدرسة المعادى الثانوية النموذجية ، قد أكسبه حساً تربوياً كبيراً ، يضاف لذلك تشبعه بفنون الأطفال التي منحته تحررا من نرجسيته ، مندفعا نحو التدفق في العطاء السخي صوب الآخرين كإحدى السنابل الشارعة في الإضاءة.

وفى عام ١٩٥٧م يحدث التحول الأهم والأخطر فى حياة طه حسين ، عندما ابتعث إلى ألمانيا من قبل وزارة التربية والتعليم عن طريق مسابقة فاز فيها بالذهاب لأمريكا أصلاً ،

والتي عطل ذهابه إليها العدوان الثلاثي على مصر عام ١٩٥٦م .. وفي ألمانيا يحصل طه حسين على دبلوم مدرسة التصميم من « كريفليند « عام ١٩٥٩م ، ودبلوم مدرسة « الفيرك سيمنار « للفنون اليدوية التربوية بدوسلدورف عام ١٩٦٠م ، ثم دبلوم الجرافيك من أكاديمية الفنون الجميلة بدوسلدورف أيضا عام ١٩٦١م ، حتى اختتم مشواره العلمي في ألمانيا عام ١٩٦٣م بحصوله على درجة الدكتوراه من جامعة كولونيا في تاريخ الفن المقارن عن رسالة بعنوان « تأثير الفنون الإسلامية على الفنون الغربية في الفترة مابين القرنين الثالث عشر والخامس عشر الميلادي « .. وعند هذا المنعطف في حياة الفنان كان قد ازداد ثقة في تراثه المصرى والعربي العريق ، مضفرا إياه بشكل تلقائي مع رصيده البيئي المكتسب في القاهرة القديمة ، والذي أشرنا له سلفاً .. وفي تلك الفترة كانت الصيحات القومية قد بدأت تسود الوطن العربي كله بعد قيام ثورة يوليو ١٩٥٢م ، وعلى أثر هذا بدأ صوت التراث الشعبي يعلو في جنبات الحركة الثقافية المصرية بشكل عام ، والحركة التشكيلية منها بشكل خاص ، والتي بدأت سماؤها تشهد بزوغ نجم الخط العربي كوحدة للتشكيل ، وكان طه حسين أحد الفنانين الذين بدأوا في استيعاب طاقة الحرف نفسه ، متأثرا بتراثه الصوفي الفطري والمكتسب، وهو ماتجسد في اعتراكه هذا المجال الإبداعي عام ١٩٥٨م عبر علاقته مع الفنان الكبير ماهر رائف الذي كان أيضاً من مرتادي هذا الفن .. وعندما عاد طه إلى مصر وبدأ نشاطه يبرز بها بداية من عام ١٩٦٤م ، كان محملا بتجربة تعد مزيجاً بين ثقافته الغرب التقنية والإبداعية ، وثقافته المتجذرة في شخصيته كصوفي يطوف من داخله دوما حول مصر ككعبة للشرق ، بماتبلور في توظيفه الحروفي التقدمي داخل الصورة ، علاوة على طباعة الليثوجراف الملونة التي دخلت مصر بصحبته آنذاك .. ومثلما جمع طه حسين بين أكثر من ثقافة ، رغم انحيازه لثقافته الأم ، هو أيضا كما لاحظنا بمتلك ناصية المهارة التقنية في عدة فنون ، مثل الخزف والنحت والرسم والتصوير والحفر ، بما جعله أحد ألم النجوم في حقل السنابل المضيئة .

فإذا دققنا فى تصاويره الزيتية والإكريليكية على التوال والخشب الحبيبى والسيلوتيكس والورق، سنراه متأثراً إلى حد بعيد بينابيعه البيئية الأولى التى أومأنا إليها سلفاً ، علاوة على دراسته العميقة للفنون الشرقية على المستويين التقنى والفلسفى ، موظفاً النقطة والخط والمساحة فى تباديل وتوافيق يجمع فيها بين أساليب النقر والدق المنتظم ، داخل تكوينات نهرية غير منتظمة ، مقترباً من الإيقاع الصوفى المتواتر ، بما يكشف عن تأثره

بفنون التواشيح والتراتيل والمديح النبوى على الصعيد السمعي، وبفنون المنمنمات الهندية والتصاوير الفارسية والمقامات الخطية والجداريات المصرية القديمة على المستوى البصري ، وهو مايتجلي على سبيل المثال في مجموعة « البسمله « التي أنتجها في مطالع الثمانينيات ، حيث يقسم المسطح التصويري إلى مساحات غير متساوية ، ثم يبدأ بالتعامل معها بأساليب إيقاعية زخرفية منتظمة يقترب بها من حالة الإستواء الروحي في البث الإبداعي ، حتى يدخل على المسطح ببعض التكوينات الحروفية كإحدى لبنات التشكيل ، بعيداً عن التفسير اللغوى المباشر ، فيكتسب المشهد على أثرها طاقة بصرية وروحية إستثنائية تضاف إلى حاصل جمع طاقة الوحدات الزخرفية التأسيسية .. وهنا يحدث التنوع والتناغم الموسيقي البصري ، رغم تعدد التقنيات والأساليب التصويرية ، بين الهمس والصياح . . بين المتغير والمنتظم . . بين النسبي والمطلق . . بين الزخرفي والتجريدي ، وهو مايكشف عن الوحدة العضوية داخل شخصية طه حسين نفسه ، والتي لم تتلاشي أمام الدراسة في الغرب ، بل بحثت عن جذورها وتشبثت بها بوعي معرفي وإبداعي كبير . وعلى نفس النهج الصوفي نجد الفنان متوحدا مع مفردات الطبيعة كالنخيل والبشر والطيور والحيوانات التي يلتقطها بشكل بصرى مباشر ، ثم يبدأ في التعامل معها على الطريقة المنمنماتية التي شرحنا لها سلفا ، فتتأرجح أعمال هذه المجموعة بين البصري والروحي .. بين الحسى والحدسي .. بين الواقعي والخيالي ، دون أن يفقد فيها الفنان وهج لحظة الخلق الإبداعي.

والملاحظ في معظم تصاوير طه حسين أن الزهد اللوني يسيطر عليها في حيز ضيق من الأسود والبني والرمادي والأبيض ، حتى لايسمح للإبهار البصرى الخادع أن يقتحم ذلك الصفاء الروحي الكبير ، لأن الإدراك المعرفي النفسي هنا ربما يسبق قدرات الإلتقاط البصرى ، وهو نفس النسق الفكرى الذي يرتكن إليه الفنان في أعماله الطباعية على الخشب واللينو والحجر والشاشة الحريرية ، حيث يعتمد على طاقة معمار الشكل ودلالاته أكثر من النسيج اللوني نفسه ، بما يتفق مع فلسفة تقنيات الطباعة الشعبية نفسها ، من محدودية البزخ الظاهري للصورة ، وغني المضمون الروحي والوجداني لها .. وقد يكون حركة سكين الحفر ودقدقة أدوات الطباعة على الوسيط الطباعي من ضمن وسائل الذوبان الروحي للفنان مع الحالة الإبداعية التي تعد هنا بمثابة جسر للخلاص والتطهر والتحقق الذاتي .. وفي هذه الحالة يبدو الحرف العربي عند طه حسين محملاً بطاقة والتحقق الذاتي .. وفي هذه الحالة يبدو الحرف العربي عند طه حسين محملاً بطاقة

هائلة للحركة على السطح الطباعى ، حتى أنه يظهر فى بعض الأعمال التى يوجد فيها داخل دائرة أو مربع أو مستطيل ، كحالة من الولادة الروحية على بساط مادى ، بما يظهر جدلاً فلسفياً كاشفاً عن مساحة من الصراع الفكرى عند الفنان بين مكتسبه العلمى وتراثه الفطرى ، والذى يحسمه دائماً لصالح ثقافته الأم .

والمدقق فى أعمال طه حسين الخزفية سيجد ثمة رابط لها أيضاً مع منجزه الإبداعي من الحفر والتصوير ، حيث الزهد والإختزال اللونى المألوف فى أدائه ، علاوة على ميله لخلق ملامس متنوعة على سطح القطعة الخزفية التى تتنوع عنده بين الآنية المستطيلة لأعلى ، والمستديرة المنتفخة .. بين فوهة واسعة وثانية ضيقة ، وفى بعض الأحيان نجد أسطحه الخزفية قد اكتست بنتوءات متجاورة وخربشات متعاشقة ، فى بناء يتأرجح بين الإنتظام والعفوية .. بين التتابع النهرى والتواتر الدائرى ، علاوة على تلاعبه بخاصيتى الإنطفاء والبريق عبر تحكمه فى عملية « التجليز « ، وهو مايستحضر لدينا مفهومه فى غزل أعماله التصويرية والطباعية بخلفية تراثية على المحورين التقنى والإبداعى .

ويبقى الفنان طه حسين كالنحلة التى تمتص رحيقها من بستان يأوى أزهار الخصوصية والتفرد وروافد الآخر التى يستفيد منها دون شوفينية معوقة ، حتى بات مشواره الفنى الممتد صائداً للجوائز ، مثل جائزة الدولة التقديرية عام ٢٠٠٢م ، وجائزة النيل عام ٢٠٠٩م ، وجوائز أخرى يستحقها هذا الفنان القدير الذى حافظ على صوفيته بطوافه حول كعبة للشرق ، ناثراً ومضاته النورانية على الأجيال كأحد أبرز المبدعين المصريين المسكين بالسنابل المضيئة .



آنية خزفية مستديرة منتفخة



آنية خزفية مستطيلة



آنيتان فخاريتان



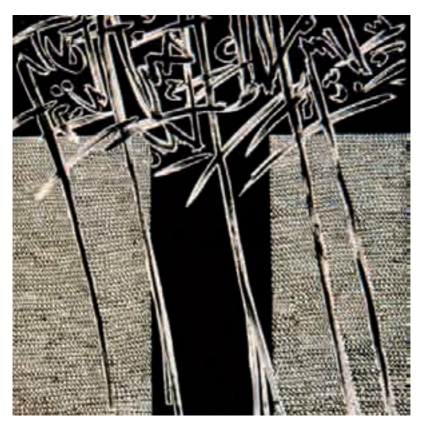
تكوين خزفى



خزف حجرى مطلى بالزجاج ١٩٨٢م



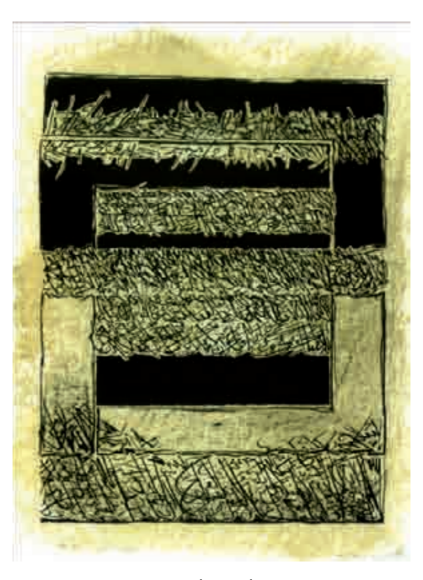
خزف حجرى مطلى بالزجاج ١٩٨٢م



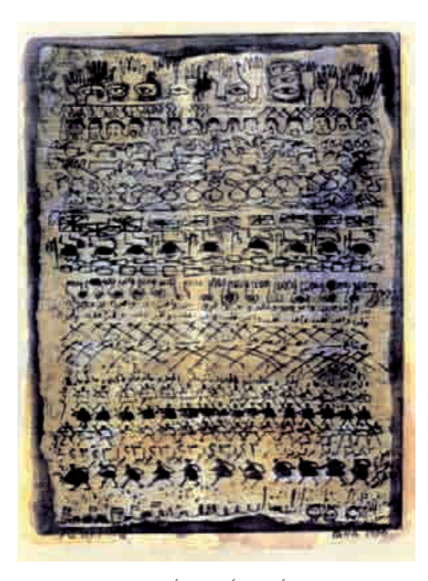
من مجموعة البسملة -رسم- إكريلك على توال ١٩٨٢م



تصوير -إكريلك على توال



رسم بالأحبار والأقلام على ورق



رسم بالأحبار والأصباغ والأقلام على ورق



رسم بالفحم على ورق



رسم -ألوان زيتية على سيلوتيكس



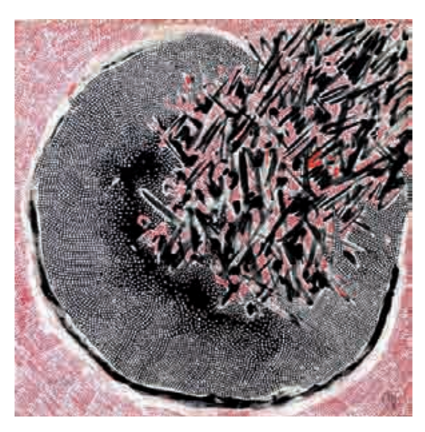
تصوير- إكريلك على توال



تصوير - إكريلك على توال



تصوير -إكريلك على توال



تصوير -ألوان إكريلك على توال- للفنان د. محمد طه حسين



تصوير - ألوان زيتية على ورق



تصوير -إكريلك على توال



عند الهادي الوشامي

ABD EL HADY ELWESHAHY

## عبد الهادى الوشاحى ( ١٩٣٦ ) .. عصفور النورعلى أغصان السماء

وبقدرة عالية على التحليق بالكتلة النحتية في الفضاء ، يأتي الفنان الكبير د . عبد الهادي الوشاحي ( ١٩٣٦م ) كعصفور يغرد دوماً بمنحوتاته على أغصان السماء ، حيث يبدو مشواره الإبداعي كسنبلة مضيئة للأجيال المتتابعة بإخلاص وعشق كبيرين .. وقد ولد هذا المبدع الفذ بالمنصورة في التاسع من نوفمبر عام ١٩٣٦م لأب موظف بأحد بنوك الإئتمان الزراعي ، وهو ماجعله يتنقل بين بلاد مختلفة في ربوع مصر ، وأهمها طنطا كموطيء للسيد البدوي ، والتي شهدت جزءا من تعليم الفنان ، حيث ختم مراحله الأساسية في مدرسة الثانوية الأحمدية .. وقد عاش طوال تلك الفترة تحت رعاية أب وسطى التدين مثل معظم المصريين ، ورغم هذا فقد رفض التحاق إبنه بكلية الفنون الجميلة بحجج تحريمية ، ولم يكن عونا للصبي عبد الهادي الوشاحي الأعمه الذي أصر على تحقيق رغبة إبن أخيه بشكل عاطفي .. وعلى جانب آخر كان فقدان عبد الهادى لأمه مبكراً بمثابة حدث مؤثر في حياته على المستوى الإنساني ، حيث ربما أمده بعزم مضاد لتعويض الحنان المفقود . . وعندما بدأ الوشاحي دراسته بالكلية عام ١٩٥٨م ، كان قد احتشد داخليا بوقود روحي فاعل ، ربما اكتسبه من المكونات الأولى للشخصية كما أسلفنا ، إضافة إلى أن تلك الفترة كانت تشهد صعود نجم المد القومي بكل عنفوانه وحمأته الوطنية ، لذا فليس مدهشا أن ينجز تمثاله «شهيد دنشواي « من الحجر الصناعي ، كمشروع لتخرجه عام ١٩٦٣م ، حيث نجده محملاً بطاقة داخلية تجمع بين العزمين المادي والروحي في آن ، فقد أسس الكتلة على سمت تعبيري يدفعها للإستطالة إلى أعلى ، إنطلاقاً من طبلية الشنق أسفل المنحوتة ، في تجسيد لحيوية واقعة إعدامات دنشواي في الذاكرة الجمعية ، رغم مرور أكثر من نصف قرن على حدوثها حتى وقت إنجاز التمثال ، إلا أن الوشاحي استطاع هنا ببراعة أن يغازل الحس الشعبي على المستويين الإنساني والديني ، حيث نجده يضغط على المشاعر الآدمية المناوئة للظلم بشكل عام ، علاوة على إيقاده لأحاسيس المتلقى الدينية ، عبر تأطيره لمكانة الشهيد الرفيعة داخل النطاقين الغيبي والشهادي ، وقد نرى هذا بقليل من التأمل في قدرته على الجمع بين المتضادات في منحوتة واحدة ، وهو مايبدو في ذلك الحوار بين البصري والروحي .. بين الموت والحياه .. بين سقوط الجسد وصعود الروح ..

بين عتمة الأرض وشفافية السماء ، مترجما هذا على المستوى الشكلي عبر التقابل المدهش بين تلك الرأس المترهلة والمدلاة جانباً ، حتى كادت أن تنفصل عن صاحبها ، وذلك الجسد المتعملق الذي أوشك على الإيحاء بملامسة جوف السماء على جناحي الوشاحي كعصفور للنور يتوق لمشارف العرش ، لهذا فقد استحق التمثال إعادة صبه من خامة البوليستر عام ١٩٩٧م ، لعرضه في متحف دنشواي كشاهد على صهد المقاومة الشعبية في التاريخ المصرى الحديث ، علاوة على أننى أعتبره بمثابة قاعدة نقدية ننطلق منها نحو سبر أغوار الشخصية الإبداعية للفنان الذي بدأت كتله في تلك المرحلة تهم بالعروج ، مع العلم أن تمثال « البرد « الذي أنجزه عام ١٩٦٠م ، كان إرهاصاً فكرياً وإبداعياً لاندلاع الصراع بداخله بين ضعف الجسد وعافية الروح ، حيث أدرك أيضاً دور الخامة في صنع النسيج التعبيري للعمل ، فحرص على صياغة هذا التمثال من الخشب تارة ، ومن الجبس تارة أخرى ؛ فاستطاع بسلاسة فطرية أن يلتقط قدرة البدن على الإنكماش عند مواجهة أي ظواهر جغرافية مباغتة ، وقابلية الروح للتعامل مع طوارئها الوافدة .. وقد أبدى الفنان هنا مهارة تقنية وفنية مبكرة ، جعلته يندفع للأمام بثقة وتمكن نحو بناء منهجه الإبداعي الراسخ. وبعد عدة مشاركات محلية ودولية ، منها بينالي الإسكندرية الرابع ، ثم الخامس الذي حصل على جائزته الثالثة في النحت ، ثم بينالي باريس الدولي الرابع عام ١٩٦٥م ، ثم بينالي إبيثا الدولي بإسبانيا ، يرفض الوشاحي البقاء في مجال التدريس بكلية الفنون الجميلة ، والذي لم يتفق مع حرارة موهبته ، ليغادر أرض مصر في مايو عام ١٩٦٧م إلى إسبانيا للدراسة وممارسة الفن ، في مغامرة كبرى بأوروبا ، حاملاً معه كل زاده الثقافي الذي أشرنا له سالفاً ، وأظن أن هذا هوماأشعل النزال النفسي عند الفنان بن رصيده التراثي ومكتسبه المعرفي ، فتأججت الطاقة الداخلية لديه ، خاصة بعد نكسة ١٩٦٧م التي وقعت بعد مغادرته البلاد بشهر واحد .. وكان عمل « الحمامة « المنفذ من خامة الجبس ، هو أول منتج نحتى له آنذاك ، حيث سعى به للإرتقاء والخروج من الأزمة ، لذا نجد هذا الطائر الوديع وهو يتحول إلى حالة العملقة ، عبر صدره المطوط ، وجناحيه الذين يشرعان في حمله للطيران إلى أعلى ، رغم رأسة المنكسة إلى أسفل .. ونلاحظ هنا بداية ظهور الفجوات الغائرة نسبيا على جانبي التمثال ، ربما لتخفيف بعض الثقل البصري ، بما يساعد الكتلة على الإيهام بالصعود ، وهو ماييدو جليا في وضعيها الجانبيين .. والمدهش أن هذه الحالة المفعمة بلهفة العلو بعد الهزيمة ، كانت على النقيض من تمثاله « السقوط

«، والمبنى عام ١٩٦٥م من حديد وحجارة وأسمنت مباشر، والذى ينذر بانهيار إنسانى كامل، فى ترميز سياسى مستتر، عكس تمثال «الحمامة «الذي يبوح برغبة وطنية عارمة فى الخلاص من العار المباغت.

وكرد فعل لمعطيات المرحلة يبدأ الوشاحي في إنتقاء رمزى لمفرداته ، مثلما ظهر في عمل « البومة « عام ١٩٧١م .. ورغم أن العنصر يمثل نذير شؤم في ثقافتنا الشعبية ، إلا أن الفنان جنح لتفريغه تقنيا ، ليبدأ في بناء أشكاله على جسر شديد الحساسية بن الكتله وفراغها المحيط ، من خلال عملية نسج متبادل و محسوب رياضياً .. أما على المستوى الضمني ، فربما كان ينزع هنا لتصفية العنصر من الشر والشؤم الكامن بداخل الذات الفردية والوطنية ، علاوة على اعتقادي بأن تلك الفتحات كانت إستهلالاً لجلب النور إلى منحوتات الوشاحي كعصفور على أغصان السماء ، بما يعادل حساباته العقلية الدقيقة عبر نسمات روحية رطبة ، وهو ماأرهص له في مجموعة الوجوه التي أنجزها عام ١٩٦٩م ، إرتكاناً إلى نشأته التي أمدته بنزعة دينية باطنة .. وأعتقد أنه في تمثال « الدراجة « الذي أنجزه أيضاً عام ١٩٧١م ، كان قد بدأ يستنفر بداخله الحد الأقصى من الطاقة الفاعلة التي بدت في الحركة الظاهرة للمنحوتة ، حيث انصهر الراكب مع الدراجة في بناء نحاسى دائري متوحد عضويا ، وملىء بالفراغات الجاذبة للضوء المتوهج الذي يحيط بالتمثال من كل جانب ، كمثل عصفور يستجلب النور من رحم السماء .. وقد نتأكد من هذا في تمثال « المسيح « المنفذ من خامة البرونز عام ١٩٧٣م ، قبل تحقق نصر أكتوبر في نفس العام الذي شهد أيضا إنجاز تمثاله « الملكة « بعد العبور وتحرير الأرض ، حيث تجاوز الوطن واحدة من أصعب عثراته التاريخية ، لذا فقد بدت تلك المرأة الرمزية في حالة من الشموخ والعزة ، وهو مابدا في استطالة الجزع ، وضم الذراعين إلى قمته باستدارة واثقة ، وانتصاب الرقبة وفوقها الرأس ، ووضع الساق اليسرى على اليمني بعظمة مهيبة ، وقد جلست تلك المرأة على مقعد ضئيل الحجم ومحدود الطول ، ترميزا لشعور دفين برفعة مكانة الوطن عن أي من كراسي السلطة ، وقد جاء رد الفعل في التمثال مصاحبا لفعل شعبي عام وفتذاك .. أما الفجوات التفصيلية فقد بدت كإرهاص جديد لتفجير أبيار النور داخل الفنان ومنحوتاته في آن . . وفي عام ١٩٧٥م كان الوشاحي قد عاد إلى وطنه ، محملاً بشحنة أكثر رسوخاً وثقة في عزائمه الفردية والجمعية ، لينتج إثنين من أهم أعماله ، وهما « الصرخة « و « الصمت « ، حيث ظهر الأول كاطلاق لكوامن مكبوتة

داخل الفنان ، ساعدت على تنقية الرواسب التي سكنته الفترة السابقة ، فيما يطلق عليه الوشاحي نفسه « الغسيل الوجداني « ، أما الثاني فقد بدا فيه أكثر استشرافاً لغد مشرق على ربوع البلاد ، من خلال ذلك الإنسان الجالس على مقعد صغير ، واضعا يديه على ركبتيه ، بينما تعملق جزعه ؛ فارتفعت رأسه ، وقد زادت الفتحات هنا في كل أرجاء الجسد ، سعياً لسحب القدر الأكبر من الضوء المنير إلى ثنايا نسيج التمثال ، تدعيماً لقنوات الإتصال مع ينابيع النور ، وهو ماتكرر لاحقا عام ١٩٧٥م في تمثال نفذ بالطينة المحروقة ، وهو « أميرة « \_\_\_ زوجة الفنان - إنطلاقاً من حالة ثبات روحي عميق . . وعند هذه النقطة الحدية على منحنى المنهج الإبداعي عند الوشاحي ، بدأت كتله تتخلص من الجاذبية الأرضية ، بفعل طاقتها الروحية الداخلية ، لتدخل حيز الطيران ، مرتكنة إلى مركز ثقل معكوس ، رأسه لأسفل ، وقاعدته لأعلى ، كترجمة شكلية ذهنية لدوافع تعبيرية رافدة من اللاوعي المشيد على لبنات من بواكير النشأة الأولى ، وهو مايبدو في عمل « القفزة المستحيلة « الذي أنجزه من النحاس المطروق عام ١٩٧٥م ، و يجسد فيه آلية الحركة عند لاعب القفز بالزانة ، حيث يظهر محور الإرتكاز مختصراً في عصاة الإتكاء وأحد ذراعي اللاعب، بينما تحولت بؤرة الثقل إلى أعلى ، وربما يساهم هذا الأداء في خلق توتر بصرى وروحي عند المتلقى ، بما يدفعه للإندماج والمشاركة الفاعلة ، وقد تكرر هذا في عمل آخر من البرونز هو « رجل وكرة « ، والذي بدا فيه الفنان أكثر تمكنا في خلق توازن خارجي وداخلي متزامن . . وعند هذا المنعطف الفكري ظهر الوشاحي أكثر اهتماماً بتشييد توازن بين الشكلي والضمني .. بين المادي والروحي .. بين التقني والإبداعي ، ويتجلى هذا في منحوتته الخشبية « محاولة لإيجاد توازن ١ « ، والتي أنجزها عام ١٩٧٩م ، وهي لامرأة يميل جزعها للخلف ، حتى يصل لوضع أفقى ، بينما ارتفعت يداها لتكون حلقة فوق رأسها ، في حين ظل ساقاها كمركز لثقل التمثال الذي أقام حواراً بصريا فاعلاً مع الفراغ ، إذ يبدوان أحيانا في حالة من التعاشق والتماهي ، وهو مانضج عنده لاحقا عام ١٩٨٧م ، بين كتلتين في عمل يحمل نفس الإسم ( محاولة لإيجاد توازن ٢ ) ، حيث بدت إحداهما وهي تخترق الأخرى من عل ، في وضع يتأرجح بين المقاربة والمضاجعة .. بين الشروع والمواقعة ، ورغم هذه الملاحمة الواضحة ، إلا أن الكتلتين أوحيتا للرائي أنهما كتلة واحدة تهم بالعروج الجسدي والروحي معا نحو ينابيع النور .. وبمرور الوقت تزداد رسوخا تلك العلاقة التجاذبية بين الكتلة والفراغ . . بين الأرض والسماء . . بين السقوط والصعود ، داخل دائرة

يرنو فيها الفنان إلى طهر الإنسان ، وهو ما يظهر في أعمال متتابعة زمنياً ، مثل « المرأة والبحر » ١٩٩٢م ، « مواجهة » ٢٠٠٥م ، « ذات السابعة عشرعاماً » ٢٠٠٦م حيث بدت فيها جميعاً اللهفة الواضحة للحرية والبهجة ، عبر فك كل الأغلال التي تصفد الكرامة الآدمية ، لذا فقد كان منطقياً أن ينجز الوشاحي رائعته « إنسان القرن العشرين « ، ليثبت ولاءه لهموم البشر ، بعد أن أكد انحيازه لثقافة جموع الجماهير من أهله وناسه على أرض وطنه الذي بادله العشق كثيراً ، حتى حصل منه على عدة جوائز كان أبرزها جائزة النحت الأولى في صالون القاهرة عام ١٩٦١م ، والجائزة الثالثة في النحت ببينالي الإسكندرية عام ١٩٦٦م ، وجائزة الدولة التشجيعية عام ١٩٨١م ، علاوة على وسام العلوم والفنون من الطبقة الأولى ، وهي التكريمات الذي يعتز بها المبدع الكبيرعبد الهادي الوشاحي أكثر من التي نالها من بعض دول أوروبا ، ليبقي ذلك العصفور المصرى مغرداً على أغصان السماء التي مازال يلقي من فوقها للأجيال بالعديد من السنابل المضيئة .



البرد - نحت - جبس - ١٩٦٠م





الوشاحى بجوار تمثاله - شهيد دنشواى - مشروع التخرج للفنان ١٩٦٣م



الحمامة -نحت- جبس- ١٩٦٧م



السقوط - حديد + ظلط وأسمنت مباشر ١٩٦٥



البومة - نحت - طينة محروقة ١٩٧١م



وجه -نحت - طينة محروقة ١٩٧٣م



وجه -نحت- طینة محروقة ۱۹۷۲م



الدراجة -نحت- نحاس مطروق ١٩٧١م



المسيح - نحت - برونز ١٩٧٣م



الملكة - نحت - طينة محروقة ١٩٧٣م



الصرخة - نحت - بوليستر ١٩٨١م



أميرة - نحت - طينة محروقة ١٩٧٥م



القفزة المستحيلة - نحت - نحاس مطروق ١٩٧٥م



رجل وكرة - نحت - برونز ١٩٧٧م



محاولة لإيجاد توازن ١ - نحت - خشب ١٩٧٩م



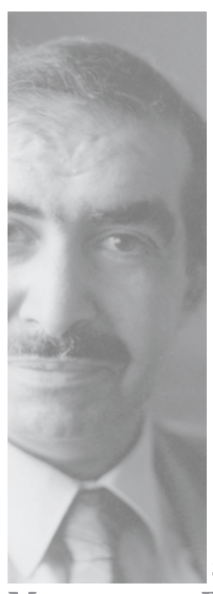
محاولة لإيجاد توازن ٢ - نحت - برونز ١٩٨٧م



مواجهة - نحت برونز ٢٠٠٥م



إنسان القرن العشرين - نحت- بوليستر



محمد لتراض الله عند

MOHAMED REYAD SAID

## محمد رياض سعيد ( ١٩٣٧م - ٢٠٠٨م ) . . الطيران فوق الواقع بأجنحة الخيال

وبقدرة على التحليق فوق الواقع المرئي بجناحين عفيين يبرز الفنان الكبير د . محمد رياض سعيد ( ١٩٣٧م - ٢٠٠٨م ) في تاريخ الحركة التشكيلية المصرية كسنبلة مضيئة أنارت الطريق للآخرين من داخلها ، أكثر مما ألقى عليها الضوء من خارجها .. فقد ولد هذا الفنان القدير في القاهرة المحتشدة بكثير من المتناقضات دائما ، بين اللذة والألم .. بين الهمس والضجيج .. بين الغنى والفقر .. بين العدل والظلم .. بين الحكمة والجنون ، وهي الثنائيات المتضادة التي تشكل وجه مصر منذ عدة عقود ، بيد أن العاصمة دائماً ماتدرك النصيب الأكبر من هذا التباين الإنساني اللافت .. ولم يكن رياض سعيد بمنأى عن هذا الرحى الدائر ، بما ساهم في تشكيل شخصيته منذ تخرجه من كلية الفنون الجميلة بالقاهرة عام ١٩٦٤م ، ثم اختتامه لدراسات الماجستير التمهيدية عام ١٩٧٠م ، قبل أن يرحل بعد ذلك إلى إسبانيا ليلتحق بأكاديمية سان فرناندو للفنون الجميلة بمدريد ، ليحصل منها على درجة الأستاذية المعادلة للدكتوراه المصرية عام ١٩٧٦م ، ثم عدة دبلومات تخصصية في التصوير الحائطي والجرافيك وترميم الأعمال الفنية .. وعندما عاد إلى مصر كان على موعد مع طلبته في كلية الفنون الجميلة بالقاهرة ليدرس لهم مادتي التصوير والترميم ، منيرا لهم الطريق كسنبلة مضيئة .. ومنذ بداية مشوار رياض وهو يميل إلى المنهج السوريالي في إنشاء الصورة ، تأثرا بتلك المدرسة الحديثة التي انطلقت من باريس عام ١٩٢٤م عبر بيان أندريه بريتون ورفاقه ، مرتكنين إلى آلية القطيعة بين الماضي والحاضر داخل سياق من استلهام معطيات « الحلم « .. وقد تأثرت حركات أدبية وتشكيلية أخرى فيما بعد بهذا المد الفكرى ، رغم مخالفته للفطرة الإنسانية في بعض جوانبه ، ومنها جماعة « الفن والحرية « التي ظهرت في مصر مع أواخر عام ١٩٣٨م على يد مجموعة من الثائرين المصريين ، مثل جورج حنين ورمسيس يونان وكامل التلمساني وفؤاد كامل ، وغيرهم ممن اعتمدوا في منجزهم الإبداعي على الهواجس والأحلام كمتكأ لبناء الصورة ، وهو ماامتد تأثيره لأحيال تالية ، ومنهم الفنان محمد رياض سعيد الذي بقى وفيا لفكره التصويري السوريالي منذ بداياته وحتى وفاته منذ مايقارب الأربع سنوات

.. وربما كانت تلك المدرسة الفكرية تمثل فخا في كثير من الأحيان لبعض الفنانين الذي يختبئون وراءها للتغطية على ضعفهم الحرفي في غزل الصورة على المستوى التشريحي والبنائي واللوني ، وبالطبع تتبدل تلك العناصر تبعا للمقتضيات التعبيرية ، بيد أن رياض سعيد كان من السورياليين المسيطرين على ناصية صنعة العمل عبر قدرة هائلة على محاكاة المرئى على محوري الرسم والتصوير معا .. فإذا دققنا في عمله « ذات الرداء الأحمر » - تسمية الأعمال من وحي الكاتب - وهو لسيدة إسبانية ذات شعر كستنائي قصير تدعى « mamen » ، وقد أنجزه بالألوان الزيتية على التوال عام ١٩٧٦م أثناء تواحده في اسبانيا .. ففي هذا العمل اعتمد رياض على المحاكاة الكاملة للسيدة وهي جالسة على أحد الكراسي الجلدية ، مرتدية فستان أحمر طويل غطى جسمها إلا الصدر والذراعين الذين ألقت بالأيسر منهما على الأيمن ، بينما وضعت وردة سوداء بين الثديين .. وقد أنبت الفنان من الخلفية مجموعة من أغصان الشجر في جو أصفر مضبب ، فيما يشير إلى مزيج مبكر بين الواقعية والسوريالية .. وقد اعتمد رياض هنا على دقة البناء التشسريحي وانضباط الملامس بين اللحم البشري للمرأة وردائها الأحمر ، معتنيا بثنيات القماش ، وتفاصيل وريقات الوردة ، والظلال البينية لجغر افيا الجسد الأنثوي ، علاوة على النظرة الساهمة للسيدة كبؤرة بصرية جاذبة للعين التي يسيطر الفنان على دورانها في كل أرجاء العمل .. وقد حرص رياض هنا على الوحدة العضوية للصورة من خلال توزيعه الدقية، للضوء الأصفر بين الخلفية والجسد الأنثوي، بما حافظ على التوازن البصري على صعيدي الإرسال والإستقبال معا ، وهو ماكرره في أعمال واقعية مشابهة ، مثل « إمرأة وزهور « المنفذ أيضاً بالألوان الزيتية على التوال عام ١٩٨٤م ، والذي ارتكن فيه كذلك إلى دقة المحاكاة المرئية لحسد الأنثى ذات الرداء الأخضر المرقوش، ومحيطه البصري من الأريكة وآنية الزهور ، بما سرب إحساسا بمتانة النسيج التصويري لدى المتلقى . . وأعتقد أن هذه النوعية من الأعمال شديدة الواقعية كانت بمثابة القاعدة الراسخة التي بني عليها رياض سعيد أعماله السوريالية خلال مشواره الفني.

ففى عمله « الآلة الأنثوية » نجده يطير بألوانه الزيتية على التوال فوق الواقع بأجنحة من الخيال ، ولكنه لايغادره كلياً ، إذ يبقى على رباط حرفى وبصرى مع المفردات المرئية ، حيث نراه يدفع بجسد أنثوى عار إلى بؤرة الصورة ، منقوص الفخذين والساقين والقدمين، في حين استبدل الرأس بغطاء معدنى ميكانيكي متصل بثلاثة تروس حلت مكان الذراع

الأيسر ، في حبن وضع ذراع الأنثى الأيمن على غطاء رأسها الحديدي .. وعند منطقة الرحم ظهر جنين يتلقى غذاءه عبر الحبل السرى ، بينما بدت يد من الركن الأيمن السفلي للصورة تمد الحسد الأنثوى بطاقة ما عبر أسلاك ظاهرة مختلفة .. وقد رسا الحسد المبتسر على قاعدة حديدية متصلة بماسورة تدلت لأسفل يميناً ويساراً .. أما عمق الصورة فقد سكن فيه البحر الذي أطل على سيارة عابرة عبر المساحة الرملية الفاصلة بينه وبين الجسد الأنثوى ، بينما في الجانب الأيسر من الصورة ظهر أحد أبواب السيارات المفتوحة ، مكتسياً بدرجات مونوكرومية للون البني .. والعمل هنا في مجمله يجسد إلى حد بعيد منهج رياض سعيد السوريالي المتأثر نسبياً بالفكر الغربي في هذا الإطار ، وتحديداً منجز الإسباني « سلفادور دالي » ، ومع هذا يظل مرتبطاً بواقعه المصرى المتأرجح دائماً بن الأزمة والإنفراج، وهو مايتجلي هنا في رؤيته للجسد الأنثوي العارى، حيث يراه برأس آلي مرتبط بتروس ، في إيماءة لوضع المرأة المتدنى داخل مجتمع يقهرها بإسم الدين ، ولايسمح لها بالتفكير الإبداعي الفعال في أغلب الأحوال ، وهو مايؤكده بالجنين المتماهي لونياً مع بشرتها الجسدية ، وكأنها لم تخلق إلا للجنس والإنجاب فقط .. وأيضاً اليد الخارجية التي تغذى هذا الفكر الرجعي بما يضمن لها السيطرة على مقدرات العقول .. وريما نرى اليوم بوضوح ملامح هذا المشهد الإستشرافي في ساحتنا الثقافية والسياسية المحتشدة بالكهنة الجدد .. وبنظرة تأملية دقيقة قد نجد البحر هنا بمثابة عباءة رمزية سوريالية شفافة تنجلى من تحتها الرسالة التعبيرية للفنان الذي أراد خلق عمق تحذيري لسرمدية القهر النفسي والبدني للأنثي ، وربما كانت السيارة المارقة هنا تدخل في حيز الرجاء بمرور الأزمة الإنسانية والإجتماعية محل المقصد الفكرى للعمل الذي يفتح عدة نوافذ متمايزة للتأويل الروحي والذهني . . وأعتقد أن قدرات رياض سعيد هنا على نسج واقعية المفردات هي مازادت المشهد قوة ، إذ بات متوهجا على الصراط الفاصل بين المرئي واللامرئي .. بين الحسى والحدسي ، بما يسمح له بالطيران فوق الواقع بأجنحة من الخيال .

وعلى نفس النهج التصويرى يأتى عمل « إناث البحر « الذى يلقى فيه رياض بأربعة رؤوس أنثوية ذات شعور قصيرة بيضاء خالية تماماً من تفاصيل الوجه داخل المساحة الأمامية من البحر الممتد تحت سماء رائقة ، وذلك فى الثلثين العلويين للعمل ، بينما فى ثلثه السفلى ربضت سمكة بدا أنها خارجة لتوها من البحر .. والمشهد هنا رغم بساطة بنائه ، إلا أنه يحمل دفقة رمزية سوريالية إستحضرها من المساحة الكامنة وراء الواقع المرثى الذى

أعاد الفنان ترتيبه من أجل بث رسالته الفكرية ، حيث أحدث تبديلاً محدوداً في المشهد الفيزيقي ، عندما أخرج السمكة من البحر ودفع مكانها بالأربع رؤوس ، في إيحاء بالغواية والإصطياد للدماغ الأنثوى من بوابة الجسد ، خاصة أنه طمس ملامح الوجوه بما يتناسب مع المحو والإنبطاح العقلي في مجتمع يراه قاهراً للمرأة على المستوى الإنساني والإبداعي . . وقد لعب البحر هنا نفس الدور في العمل السابق كأخدود شفاف عميق البعد يؤكد به الفنان هواجسه صوب وطن يعشقه ، وهو ماقد يرسخ في مخيلة المتلقى عبر تلك السمكة الراقدة أسفل التكوين بعد أن تم اصطيادها بالفعل . . وقد استمر سعيد في بسط مهاراته التصويرية الواقعية الدقيقة ، كي يمرر من خلالها رسالته السوريالية التي يطير بها فوق الواقع بأجنحة من الخيال الخصب .

ويظل الفنان الكبير محمد رياض سعيد في محاولة للتحليق فوق المساحة المستترة برداء المرثى، منقباً عن كنوز لاتدركها إلا البصيرة النافذة داخل دهاليز النفس، وهو مايتأكد في عملى «الوجه الآخر «، «كرسى العودة «، علاوة على أعمال أخرى يتجسد من خلالها منهجه السوريالي الذي ميزه بين أقرانه ، ساعياً بأدوات تصويرية واثقة إلى تجاوز الحيز المحدود للإدراك البصرى ، ورغم هذا كان مهموماً بقضاياه المصرية والعربية ، مثل اغتصاب القدس وقهر المرأة وسحق الفقراء والإستبداد السياسى ، وهو ماكان يدفع به دائماً إلى الفضاء الثورى ، دون صياح أجوف أو احتجاج صارخ ، لأنه لم يكن يعتمد إلا على موهبته اللافتة التي استطاع من خلالها حفر خطابه الفكرى والإبداعي على جرانيت مصرى صلد ، قبل أن يرحل عن عالمنا المادي في السابع من مايو عام ٢٠٠٨م ، تاركاً لنا أحد المنجزات الإبداعية التصويرية البارزة التي جعلته واحدًامن حملة السنابل المضيئة .



إناث البحر - ألوان زيتية على توال



الوجه الآخر - ألوان زيتية على توال



كرسى العودة - ألوان زيتية على توال

وبعد أن أبحرنا من خلال هذا التجوال النقدى مع سبعة من رموز الحركة التشكيلية والنقدية المصرية ، أظن أننا قد التقطنا بعض الخيوط التي دفعتني لصهر منجزهم في بوتقة واحدة ، لصياغة سبيكة نصية منسجمة الأبعاد على المستوين اللغوى والتعبيري ، بما يعيننا على فهم فلسفة تكريم هؤلاء الأعلام بمناسبة المعرض العام الرابع والثلاثين كأبرز الأحداث الفنية على أرض وطننا العريق في إبداعه وثقافته .. فقد لاحظنا أن القاسم المشترك بين ستة منهم كان الإبتعاث إلى خارج مصر ، ورغم هذا ظل الإرتباط بالجذور التراثية المصرية والشرقية محركا لمعظم مراحل مشاريعهم الإبداعية ، فيما أعتقد أن هذا نابع كما تابعنا بين أروقة النص من أن السبعة كانوا نتاجا منطقيا للمشروع القومي المصرى عند مطالع النصف الثاني من القرن العشرين ، وإرهاصاته الثورية المناوئة للإحتلال الإنجليزي وانبطاح نظام الحكم أمامه آنذاك في النصف الأول من نفس القرن ، وهو مادفعهم لتقديم حداثتهم من بطن تربتهم الوطنية الأم ، دون شوفينية فجة ، بالتوازي مع استيعابهم لمنجز الآخر دون ذوبان في شخصيته الثقافية .. وربما جاء هذا التوازن الطبيعي كحصاد بديهي لحقبة إتسمت باليقظة من كل فيروس فكرى قد يصيب جسد مصر التاريخي .. من أجل هذا كان المشوار الفني لكل منهم بمثابة لبنة في معمار هذا النص الذي أردت من خلاله إبراز أحقيتهم في التتويج على منصة الوطن الذي لاينسى من يساهم في نحت ملامحه على مر الزمان ، عبر منهجية عقلية وحمأة وجدانية وشفافية روحية ، كعناصر واحبة دوما لبناء الكيان الأبداعي ، وفي نفس الوقت هي قاعدة إطلاق نحو سماء حرية التعبير .. لذا فقد استحقت هذه الرموز الفنية السبعة أن تغرس في ذاكرتنا الابداعية والوطنية كحزمة خالدة من السنايل المضيئة.

> محمد کمال ۲ / ۲ / ۲۱۱۲م

## السيرة الذاتية للفنان الناقد محمد كمال

## محمد كمال حسين

ولد في محافظة كفر الشيخ عام ١٩٦٦م.

فنان تشكيلي وناقد فني ، ويكتب في أكثر من مطبوعة مصرية وعربية .

عضو نقابة الفنانين التشكيليين.

عضو الجمعية المصرية لنقاد الفن التشكيلي.

عضو بأتيليه القاهرة .

عضو بأتيليه الإسكندرية .

عضو جمعية أصالة لرعاية الفنون التراثية والمعاصرة.

نشرت له دراسات نقدية في بعض الصحف العربية ، مثل عكاظ واليوم والبلاد خلال عامي ١٩٩٣م ، ١٩٩٤م. نشرت له دراسات نقدية بشكل منتظم في جريدة الشعب خلال عامي ١٩٩٩م ، ٢٠٠٠م .

نشرت له دراسات نقدية بشكل منتظم في مجلة أدب ونقد من عام ٢٠٠٠م حتى عام ٢٠٠٢م.

نشرت له عدة دراسات ببعض المجلات العربية ، مثل « دبى الثقافية « ، « الصدى « ، وبعض المجلات والصحف المصرية ، مثل « أوراق ثقافية » ، « إبداع » ، « الأهرام » ، « القاهرة » ، « الموقف العربى» ، « بورتريه » ، « البديل » ، « نهضة مصر» ، « المجلة » ، وغيرها من المطبوعات الدورية وغير الدورية .

أدار تحرير مجلة « بورتريه » التشكيلية المتخصصة ، منذ عام ٢٠٠٨م .

ينشر دراساته الآن بانتظام في جريدة «نهضة مصر»، ومجلتي «إبداع» و«أدب ونقد».

شارك بأعماله التشكيلية في عدة معارض ومهرجانات جماعية منها (صالون الجمعية الأهلية التاسع الم ١٩٩٨م - صالون الشباب الثاني بقاعة النيل بالقاهرة ١٩٩٠م - بينالي بورسعيد القومي الثالث ١٩٩٦م - المعرض الأول لفناني الباستيل « الباستلجية » المعرض الأول لفناني الباستيل « الباستلجية » بقاعة بيكاسو بالقاهرة ١٩٩٧م - المعرض القومي خلال الدورات ال ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٥ في أعوام ١٩٩٩م ، ٢٠٠٠م ، ١٠٠٠٥م - الصالون ال٢٥ لفناني أتيليه القاهرة ١٩٩٨م - معرض جماعي بنقابة الصحفيين تضامناً مع العراق ١٩٩٩م - معرض الفنانين النقاد بقاعة إبداع ٢٠٠٠م) .

أسس جماعة « المثلث الذهبى » مع مجموعة من الفنانين عام ١٩٩٦م ، وأقاموا عدة ورش فنية ، علاوة على ثلاثة معارض بقصر ثقافة كفر الشيخ وأتيليه القاهرة خلال أعوام ١٩٩٦م ، ١٩٩٧م ، معرضاً خاصاً بأتيليه الإسكندرية في أبريل عام ١٩٩٩م ، تحت عنوان « بعد البركان شيء ما يبقى » . أقام معرضاً خاصاً على مقهى شعبى يسمى « البورصة التجارية » بكفر الشيخ في يوليو عام ١٩٩٩م ، كأول معرض على مقهى بالأقاليم بعد معرض الفنان الكبير عصمت داوستاشى على مقهى خفاجى بالورديان بالإسكندرية عام ١٩٩٧م .

صدر له كتابه الأول « وهج الشرق » – دراسات تشكيلية في صلب الهوية – عن دار رؤى للترجمة والنشر في أبريل عام 10.00 ، وأقام على هامش صدوره معرضاً للأربعة عشر فناناً الذين احتواهم الكتاب في القاعة المستديرة بنقابة التشكيليين .

حصل على الجائزة الأولى من الجمعية المصرية لنقاد الفن التشكيلي في مسابقة بيكار فناناً وناقداً عام ٢٠٠٣م. شارك بحثياً وحوارياً في المؤتمر الأول للنقد التشكيلي تحت عنوان (إعداد الناقد المحترف) في أتيليه الإسكندرية ، بالتعاون بين الأتيليه والجمعية المصرية لنقاد الفن التشكيلي في يونيو من عام ٢٠٠٣م. شارك بحثاً محمد بأن الدمجة الثقافي عن النادة الدمة الدماية على هامشه تحتى عنهان

شارك بحثياً وحوارياً في مهرجان الدوحة الثقافي ، عبر الندوة الدولية المقامة على هامشه تحت عنوان ( ثقافة الصورة - مفاهيم جديدة ) في ثلاثة أعوام متتالية ٢٠٠٤م ، ٢٠٠٦م ، ٢٠٠٦م .

عضو اللجنة الثقافية بلجنة الفنون التشكيلية بالمجلس الأعلى للثقافة ٢٠٠٤م .

عضو اللجنة العليا لمشروع أتوبيس الفن الجميل منذ تأسيسه ٢٠٠٥م وحتى ٢٠١١م .

قوميسير ورئيس لجنة تحكيم مسابقة (جذور النقد) التى تقيمها جمعية محبى الفنون الجميلة فى مايو٢٠١٢م. أشرف على العديد من ورش الفنون التشكيلية للأطفال منذ عام ٢٠٠٥ وحتى الآن ، من خلال مشروع أتوبيس الفن الجميل ، وغيره من المهرجانات .

شارك بالإعداد والصياغة للجزئين الأول والثانى من أول موسوعة للحرف التقليدية فى مصر ، والصادرة عن جمعية أصالة لرعاية الفنون التراثية والمعاصرة ، بالتعاون مع مؤسسة الأغاخان وصندوق التنمية الثقافية خلال عامى ٢٠٠٤ ، ٢٠٠٥ .

عضو الأمانة العامة للمؤتمر الأول لفنانى مصر التشكيليين ، والذى شارك أيضاً فى فعالياته البحثية والحوارية فى مايو عام ٢٠٠٨م .

شارك في سمبوزيوم الأقصر الدولي الأول لفن التصوير كمسئول عن الموائد التنظيرية والحوارية بالملتقى ، وهو ماأسفر عن كتاب ( في رحاب طيبة ) بمشاركة الناقدة الشابة رهام محمود .

عضو لجنة الفرز والإختيار بالمعرض العام الرابع والثلاثين للفنون التشكيلية ٢٠١٢م.

× عضو لجنة ( النقد ) المتفرعة من لجنة الفنون التشكيلية بالمجلس الأعلى للثقافة ٢٠١٢م .

له تحت التجهيز والطبع كتاب (طيور تأبى الرحيل) عن مجموعة من الفنانين المصريين الذين يتناول من خلالهم الخصوصية البيئية وأثرها على المنجز التشكيلي.

له تحت الطبع والتجهيز كتاب (صياد النور) عن الفنان الكبير فتحى أحمد.

له تحت الطبع والتجهيز الجزء الأول من سلسلة ( أقلام وأعلام ) التى ستصدر عن قطاع الفنون التشكيلية بمشاركة مجموعة من النقاد المصريين .

يقيم العديد من الندوات والأمسيات عن الفنون التشكيلية في كافة أنحاء مصر.

إقامته ومرسمه بجمهورية مصر العربية - محافظة كفر الشيخ - مدينة كفر الشيخ.

## الفهرس

| تمهيد                                  | ٣   |
|----------------------------------------|-----|
| عبد الغني الشال                        | ۵   |
| محمد صبري                              | 1 🗸 |
| كمال الجويلي                           | ٣٩  |
| محوح عمار                              | ٤٩  |
| محمد طه حسن                            | ٦٥  |
| عبد الهادي الوشاحي                     | ۸۹  |
| محمد رياض سعيد                         | 119 |
| خاتمة                                  | ۱۳۱ |
| السيرة الذاتية للفنان الناقد محمد كمال | ۱۳۲ |

تظل الحركات الثقافية دائماً متمايزة الطاقات وللواهب والإنجازات تبعاً للناموس الكوني القائم على التنوع المعرفي . وفي هذا الإطار نستطيع أن نراها على المستوى الكلى وليس الجزئي المحدود . بيد أن هذا لامنعنا من الإعتراف أن هناك قيماً ثقافية وإبداعية رفيعة القدر يشيد على أكتافها معمار الحركات التي ختوبها . عبر مساحة زمنية متدة تفرز معابيرها بين الفينة والأخرى . بما يجعل المزيفين يسقطون من ثقوب غربال المشهد . بينما يظل أصحاب المشاريع الإبداعية الحقيقية كمثل سنابل مضيئة نابتة في أرض خصية . حيث قصل على غذائها عبر جذورها العفية الضاربة في تربة شديدة الخصوبة , فتطرح حباتها الناضجة لنفسها ولغيرها بتكاثر مضطرد يتناسب طردياً مع استمرارها في التأثير داخل محيطها حتى بعد رحيلها عن الحياه . لذا فإن إلقاء الضوء على هذه النماذج غالباً مايكون في صالح الأجيال التالية لها أكثر ما هو تتويج لمشوارها الطويل . الأمر الذي يحافظ على التتابع المعرفي المنطقي لحركة إبداعية مترامية الأطراف .. ومن هنا كان السعى لتكرم سبع سنابل من رموز الحركة التشكيلية المصرية على مر تاريخها الذي خِاورُ المئة عام ، تقديراً لدورهم الربادي البارز في إحداث ثورة جمالية وإبداعية وفكرية وتقنية , بما ساعد على دفع حركة الفن للأمام عند منعطفات شديدة الحساسية في تاريخ مصر الحديث